





(2021 יוֹנִי 19<sup>\*</sup>13) אֱלוּל תשפ"א (מוֹצֵר | מֵסֶכֶת סֻכָּה נ"ג–מֵסֶכֶת בֵּיצָה ד' | שַׁבָּת פְּרְשַׁת נִצְּבִים | כ"א־כ"ז אֱלוּל תשפ"א (19<sup>\*</sup>19) Seder Moed | Masechet Sukkah 53-Masechet Beitzah 4 | Shabbat Parashat Nitzavim | 21-27 Elul (Aug. 29—Sept. 4)

## Daf 53: SUKKOT IN THE BEIT HAMIKDASH

דַּף נ״ג: חַג הַסָּכּוֹת בְּבֵית הַמְּקְדָשׁ



Rabbi Yehoshua ben Hananya described what took place at the *Beit HaMikdash* during *Sukkot*: "On *Sukkot* we hardly slept. Early in the morning, we would enter the *Beit HaMikdash* to watch as they sacrificed the *Korban Tamid* (daily morning offering). After that, we recited *Shacharit* prayers, and then watched the sacrifice of the *Korbanot Musaf* (Additional Offerings). After that, we recited the *Musaf* prayers and from there we would proceed to the *Beit Midrash* to study Torah.

Then, we went to eat and drink [in the *sukkah*], in celebration of the holiday. Next, we conducted the *Mincha* service, and sacrificed the *Korban Tamid Shel Bein Ha'arba'im* (daily afternoon offering). From that time forward, we danced and rejoiced at the *Simchat Beit HaShoevah* (Celebration of the Water Drawing), all night, until the morning."

So, when did they sleep? The Talmud recounts and describes that during the dancing at the *Simchat Beit HaShoevah* celebrants would occasionally place their head on the shoulders of the man who danced next to them, so they could able to doze off for a bit.

רָבִּי יְהוֹשָׁעַ בֶּן חֲנַנְיָה תאֵר אֶת מַה שֶּהְתְרַחֵשׁ בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ בְּחַג הַסְּכּוֹת כִּמְעַט לֹא הָיִינוּ הַמְּקְדָּשׁ בְּחַג הַסְּכּוֹת כִּמְעַט לֹא הָיִינוּ יְשְׁנִים. בַּבּקֶר מֻקְדָּם, הָיִינוּ נִמְצָאִים בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ, כְּשָׁהַקְרִיבוּ אֶת קָרְבַּן הַמְּמִיד. אַחַר בָּךְּ הִתְפַּלֵלְנוּ מְּפְלַת הַמּוּסָף וְאַחַר בָּךְּ מְפִלָּת הַמּוּסָף. מִשְּׁם הָיִינוּ פוֹנִים גַּם אָנוּ הִתְפַּלַלְנוּ תְּפִלַת הַמּוּסָף. מִשְּׁם הָיִינוּ פוֹנִים לַבִּית הַמִּדְרָשׁ, לְלִמֹד תּוֹרָה .

לְאַחַר מִבֵּן הָלַכְנוּ לֶאֱכֹל וְלִשְׁתּוֹת לִכְבוֹד הָחָג,

הָתְפַּלֵּלְנוּ תְּפַלֵּת מִנְחָה, הָקְרִיבּוּ קָרְבַּן תָּמִיד שֶׁל בֵּין הָעַרְבַּיִם, וּמֵאוֹתָה שָׁעָה, הָיִינוּ רוֹקְדִים וּשְׁמֵחִים בְּשִׁמְחַת בֵּית הַשּוֹאֵבָה בָּל הַלַּיִלָה עַד הַבּקֵר".

אָז מָתַי הֵם יָשְׁנוּ? הַתלמוד מספר ומתאר, שֶׁבְּעֵת הָרִקּוּדִים בְּשִׂמְחַת בֵּית הַשּוֹאֵבָה, מִדֵּי פַּעַם הָיוּ מְנִיחִים אֶת הָרֹאשׁ עַל הַבְּתַפַּיִם שֶׁל

הַאָישׁ שֶׁרַקַד לִיַדַם, וְכַךְ הַיוּ מִנַמִנְמִים קּצַת.



# Daf 54: SOUNDING OF THE TRUMPETS IN THE BEIT HAMIKDASH שַׁלְּכִית בָּבֵית הַמְּקְדָשׁ γדַ פּרָ נ״ד: תָּקִיעוֹת בָּבֵית הַמְּקְדָשׁ



It was a special *mitzvah* to sound trumpets when the *Musaf Korbanot* (additional offerings) were sacrificed in the *Beit HaMikdash* on Shabbat, Festivals, and *Rosh Chodesh*. Even when they sacrificed the *Korban Tamid* (perpetual daily sacrifice), trumpet blasts were sounded, as well as when they recited *Shir shel Yom* (Song for the Day). Also, trumpets were sounded when they opened the gates of the *Beit HaMikdash*.

On Shabbat eve, they would sound trumpets in the *Beit HaMikdash* a few more times. Why? **The first blast** was a reminder that the time had come to finish the work in the fields, to close the shops, and to arrange cooked dishes, in honor of the holy *Shabbat*.

Trumpets were sounded once again, near the onset of Shabbat to announce and inform that *Shabbat Kodesh* was near and that it was prohibited to do *melachot* (39 types of prohibited labor). On *Sukkot*, they used to also sound trumpets when they went out to draw water to fulfill the *mitzvah* of the *Nisuch haMayim* (water libation). They returned with the water, while singing at the gates of the *Beit HaMikdash*.

יֶּשְׁנָה מִּצְּוָה מִיּצָוָה מְיֵחֶדֶת לְתְּקוֹעַ בַּחֲצוֹצְרוֹת בְּעֵת הַקּרֲבַת קָּרְבְּנוֹת הַמּוֹסֶף בְּבֵית הַמִּקְדָּשׁ בַּשַּׁבָּתוֹת, בַּחַגִּים וּבְּרָאשֵׁי חֲדָשִׁים. גַּם בְּשָׁעָה שֶׁהֶיוּ מַקְרִיבִים אֶת קְרַבַּן הַתָּמִיד הָיוּ תוֹקְעִים, כְּשֶׁאָמְרוּ אֶת שִׁיר שֶׁל יוֹם. הָיוּ תוֹקְעִים בַּחֲצוֹצְרוֹת גַם בַּעַת שֻׁפָּתְחוּ אֵת שַׁעֵרִי בִית הַמֹּקְדַשׁ.

**בְּעֶרֶב שַׁבָּת הָיוּ תוֹקְעִים בְּבֵית הַמִּקְדָשׁ,** עוֹד פְּעָמִים אֲחָדוֹת. מַדּוּעַ? **הַתְּקִיעָה הָרְאשׁוֹנָה** הָיְתָה כְּדֵי לְהַזְכִּיר שָׁהָגִיעַ הַדְּמַן לְסַיֵּם אֶת הָעֲבוֹדָה בַּשָּׁדוֹת, לְסְגֹר אֶת הַחָרֵיּוֹת וּלְסַדֵּר אֶת הַתַּבְשִׁילִים לְכְבוֹד שַׁבַּת קֹדֶשׁ. הַחָרֵיּוֹת וּלְסַדֵּר אֶת הַתַּבְשִׁילִים לְכְבוֹד שַׁבַּת קֹדֶשׁ.



פַּעם נוֹסֶפֶת תָּקְעוּ סָמוּךְ
לְכְנִיסַת הַשַּבָּת, כְּדֵי לְהַכְּרִיזֹ
וּלְהוֹדִיעַ שֶׁשַּבַּת קֹדֶשׁ נְכְנֶסֶת וְאָסוּר לַעֲשׁוֹת מְלָאכוֹת.
בְּחֲצוֹצְרוֹת נִּם כְּשָׁהִיוּ הַּיִּוּ תוֹקְעִים
בַּחֲצוֹצְרוֹת נַּם כְּשָׁהִיוּ וֹיִצְאִים לְשְׁאֹב אֶת הַמַּיִם
לְמִצְוַת נְסוּךְ הַמֵּיִם, וּכְשֶׁהִיוּ שָׁבִים בְּזִמְרָה עִם הַמַּיִם
שָׁבִים בְּזִמְרָה עִם הַמַּיִם הַלֵּלוּ בִּשַּׁעֲרֵי בֵית הַמִּקְדָּשׁ.



## Daf 55: OFFERING OF 70 BULLS ON SUKKOT

# דף נ״ה: שָבִעִים פַּרִים בִּחַג הַפָּבוֹת 🍑

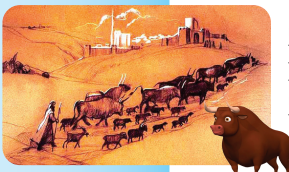
Over the course of the 7 days of Sukkot, 70 bulls were sacrificed in the Beit HaMikdash. On the first day - 13 bulls; on the second day - 12 bulls; on the third day - 11 bulls; on the fourth day - 10 bulls; on the fifth day - 9 bulls; on the sixth day - 8 bulls; on the seventh day - 7 bulls. In total, 70 bulls were offered to atone for the sins of the

70 nations of the world. On Shemini Atzeret (Simchat Torah), the day after Sukkot, only one bull - corresponding to Am Yisrael -was sacrificed.

The Talmud cites a parable on this matter: Once, a king said to his servant: "Prepare for me a great feast, with many participants." Then later, he said to his good friend: "Let's have an intimate dinner, just me and you, and we will rejoice together." Likewise, God said to Am Yisrael, offer just one bull [after the long Sukkot holiday], for B'nei Yisrael alone.

בשבעת ימי חַג הַסָּכוֹת, הִקְרִיבוּ בְּבֵית הַמְקְדֵשׁ שִׁבְעִים פַרִים. בַּיּוֹם הַרָאשׁוֹן — 13. בַּיּוֹם הַשֶּׁנִי — 12. בַּיּוֹם השַׁלישׁי — 11. בּיּוֹם הַרְבִיעִי— 10. בּיּוֹם החֵמישׁי — 9. בַּיּוֹם הַשָּׁשִּׁי — 8. בַּיּוֹם הַשָּׁבִיעִי — 7. בְּסַךְ הַכּּלֹ, שבעים פרים שבּאים לכפר על חטאיהם שׁל שׁבעים אמות העולם.

> בשמיני עצרת (שמחת תורה), יום לָאחר חג הּסַּכּוֹת, מקריבים פּר אַחַד בִּלְבַד, כְּנֵגֶד עַם יִשְׂרַאֵל. הַתלמוד אוֹמֶר עַל כַּךְ מַשַׁל: מַעֲשֵׂה בִּמֵלֶךְ שַׁאַמַר לַעֲבָדָיו: "הָכִינוּ לִי סְעַדָּה עִם ַמִשְׁתַּתִּפִים רַבִּים". אַחַר כַּךְ אַמַר לִידִידוֹ הַטּוֹב בִּיוֹתֵר: "הַבַּה נַעֲשֶׂה סְעַדָּה קְטַנָּה, רַק אֲנִי וִאַתָּה וִנְשְׁמַח יַחַד". כַּךְ אַמַר הַקַּב"ה לְעַם יִשְׂרָאֵל, בַּיּוֹם הָאַחֲרוֹן תַּקְרִיבוּ פַר אָחָד בִּלְבָד, עַבוּר בִּנֵי יִשְׂרָאֵל בלבד.



## Daf 56: THE WINDOWS IN WHICH THEY PLACED KNIVES

On this last daf of Masechet Sukkah, we learn, among other things, that Moshe Rabbeinu divided the kohanim into mishmarot (shifts, watches) and that each mishmar served one week in the **Beit HaMikdash.** The Mishnah also relates that there were many niches in the wall of the Beit HaMikdash, and that each mishmar received one niche, in which to store their spare vessels (e.g., the sharp knives), used to perform shechitah on the korbanot. The knives had to be guarded so that they would not be damaged or contaminated. The Mishnah adds and recounts that the chachamim penalized one mishmar and sealed their niche, rendering it non-functional. As a result, they had to ask permission

Why were these kohanim penalized? Because one of the mishmar's members had a daughter named Miriam, who once denigrated the mizbe'ach (altar) and humiliated it. The chachamim said if the daughter of a kohen behaves with such chutzpah and contempt toward the Beit HaMikdash, she undoubtedly saw her father disrespect the honor of the Beit HaMikdash. Therefore, the entire mishmar was penalized for accepting such a kohen to serve together with them.

from another mishmar in order to store knives in their niches.

# דף נ"ו: החלונות בהם הניחו סכינים



דַּף זֶה הוּא הַדַּף הָאַחֲרוֹן שֶׁל מַסֶּכֶת סֻכָּה, ובו לומדים בין היתר על כך שמשה רבנו חלק את שבט הכהנים למשמרות, וכל משמר עבד שבוע אָחַד בָּבֵית הַמִּקְדַשׁ. הַמִּשְׁנַה מְסַפֶּרֵת, שֶׁבַּקִּיר שֶׁל בית המקדש היו חלונות רבים, וכל משמר קבל חלון אֶחַד, בּוֹ הָנִּיחַ אֶת הַחֲלַפִּים (הַסַּכִּינִים הַחַדִּים) בַּהֶם שָׁחֲטוּ אֶת הַקַּרְבַּנוֹת. עַל הַסַּכִּינִים הַיוּ צְרִיכִים לְשָׁמֹר, שָׁלֹא יפּגמוּ וִיתַקלקלוּ. המשנה מוֹסיפה וּמַספּרַת, שַׁחֵכָמִים הַעֵנִישׁוּ מִשָּׁמַר אֶחַד וְסַתְמוּ אֶת הַחַלּוֹן שַׁלַּהֶם וָהֶם הַיוּ צָרִיכִים לְבַקּשׁ רְשׁוּת מִמְּשָׁמֵר אחֵר לְהַנִּיחַ סַכִּינִים בַּחַלוֹן שֵׁלַּהֶם.

> מדוע הענישו אותם? מפני שלאחד מהכֹהַנים שהיה במשמר, ָהַיָתַה בַת בָּשֶׁם מִרְיַם, וּפַעַם אחַת הִיא בִּזְתַה אֶת

אַמִרוּ חֵכַמִים, אִם הַבַּת שֶׁל הַמִּזְבֵּחַ וּבִיְּשָׁה אוֹתוֹ. הַכֹּהֵן הַתְּנַהֲגָה בְּחֻצְפָּה כָּזוֹ כָּלַפֵּי בֵית הַמִּקְדַשׁ, בְּוַדֵּאי ָהִיא רַאֲתַה שָׁאַבִיהַ מְזַלְזֵל בַּכָבוֹד בֵּית הַמִּקְדַּשׁ, וַלַכַן ָנַעֲנַשׁ כַּל הַמִּשָּׁמֵר, עַל כַּךְ שֶׁכֹהֱן כַּזֶה הַיַּה אָתַם יַחַד.







## Daf 2: MASECHET "BEITZAH" OR MASECHET "YOM TOV"

פַרָק א' - בִּיצַה שְׂנּוֹלְדַה EITZAH: Ch. 1 — AN EGG THAT WAS LAID [ON A FESTIVAL]

# דף ב׳: מַסֵבֵת ״בֵּיצְה״

Why was this Talmudic volume named "Masechet Beitzah" (Tractate "Egg")? This Masechet receives its name from its first mishnah, which teaches the halachah regarding an egg laid during a festival. The mishnah stipulates when such an egg would be permissible to eat, and when it would be prohibited. Masechet Beitzah contains many laws associated with Yom Tov. It is interesting to note there were rishonim (11th-15th century rabbinic commentators) who called this tractate "Masechet Yom Tov," e.g., just as the masechet that deals with Shabbat laws is named "Masechet Shabbat."

There are six Yamim Tovim (festivals) during the year — i.e., the initial day of Pesach; the last day of Pesach; Shavuot; Rosh HaShanah; the initial day of Sukkot; and the eighth day of Sukkot (Shemini Atzeret). During the time when B'nei Yisrael were in the midbar (wilderness), when manna came down from heaven, the manna did not descend on Yom Tov just as it did not descend on Shabbat. Rather, an extra portion was made available on Erev Yom Tov, similar to what happened on Erev Shabbat.

In Masechet Beitzah, we learn about the differences between Shabbat and Yom Tov - more specifically, which actions though prohibited on Shabbat are nonetheless permissible on Yom Tov.

מַדּוּעַ מִבַנִּים אוֹתָה "מַסֶּבֶת בֵּיצָה"? כִּי בַּמִּשְׁנַה הָרְאשׁוֹנַה שׁל המּסַבת ישׁ הלבה לגבּי בּיצה שׁהשׁלה (שׁנּוֹלדה) בּאמצע הֶחָג, מַתַּי מִתַּר לֵאֵבל אוֹתַהּ וּמַתִי אַסוּר. בַּמַּסֶבֶת שַׁלַנוּ יֵשְׁנַן הלכות רבות שַקשורות לִיוֹם טוֹב, ובַאֱמֶת מְעַנְיֵן לָדַעַת, שֵׁיֵשׁ מֶהַרָאשׁוֹנִים שֶׁכְּנוּ אוֹתַהּ "מַסֶּכֶת יוֹם טוֹב", כְּפִי שֶׁהַמַּסֶּכֶת הַעוֹסֶקֶת בְּהָלְבוֹת שַׁבַּת, הִיא "מַסֶּבֶת שַׁבַּת".

ישׁ ששה ימים טובים במשך השנה – היום הראשון של פסח. הַיּוֹם הַאַחֵרוֹן שֵׁל פָּסָח. חַג הַשַּׂבוּעוֹת. רֹאשׁ הַשַּׂנַה. הַיּוֹם הַראשוֹן שֵׁל סִבּוֹת וִיוֹם שִׁמִינִי עֲצֵרֶת (שִׂמְחֶת תּוֹרֵה). בַּתִּקוּפַה שָׁבָּנֵי יִשְׂרַאֶל הַיוּ בַמִּדְבַּר וְיַרַד מַן מֶהַשַּׂמִים, לֹא יַרַד מַן בִּיוֹם טוֹב, אֶלָא רַק בְּעֶרֶב יוֹם טוֹב, כְּפִי שֶׁלֹא יָרַד מָן בְּשַׁבַּת קֹדֶשׁ, כִּי הַיָּמִים הַלַּלוּ קִדוֹשִׁים.



ביצה במסכת מה גם נלמד, ההבדל בין שבת ליוֹם טוֹב, אלּה אסוּר בשבת, לעשוֹת טוֹב ביוֹם מתַר לַעֲשוֹת.

## Daf 3: "MUKTZEH," SET ASIDE

The word "muktzeh" comes from the word "katzeh" (edge), referring to items that should be put aside so as not to do melachah (labor) prohibited on Shabbat and Yom Tov. These are items people do not think about. For instance, dirt and rocks are "muktzeh" because no one generally thinks about using these items and, as a result, they remain sitting on the side. The chachamim prohibited handling any item designated as muktzeh on Shabbat or Yom Tov.

Why did the chachamim promulgate the "muktzeh" rule?

In Hilchot Shabbat, Rambam explains that if people were to pick up hammers, screwdrivers, and other "muktzeh" items, they might unwittingly transgress by accidentally use them to perform labors, such as, building or fixing a broken chair. Accordingly, the chachamim ordained that on Shabbat and Yom Tov it is prohibited to even pick up items that are "muktzeh."

ָהַמְּלָה "מִקְצֵה" הִיא מִלְּשׁוֹן קָצֵה, דַּבָר שֵׁנִמְצָא בַקַּצֵה, בַּצַד. דָּבַרִים שֵׁאֵין חוֹשְׁבִים עֵלֵיהֶם. לְמַשָּׁל, עַפַּר אוֹ אֲבַנִים הֶם "מקצה", כי אף אחד לא חושב להשתמש בהם והאדם "מַקצָה" אוֹתַם מִדַּעַתּוֹ, הוּא כָּאָלוּ שַׂם אוֹתַם בַּקַּצָה, וְאֵינוֹ ָמָתְיַחֶס אֲלֵיהֵם. אָמָרוּ חֲכָמִים, כָּל דָּבָר שֵׁהוּא "מִקּצֵה", אסור לטלטלו בשבת קדש וביום טוב.

מַדוּעַ בַּאָמָת אָמָרוּ חַבַמִים שָׁלֹא לְטַלְטֵל "מִקְצֵה"? הַרַמַבַּ"ם בהלכות שבת מסביר, שאם בשבת אנשים יזיזו פּטישים, מַבְרגִים וִעוֹד דָּבְרֵי "מַקּצָה", הֶם עַלוּלִים חַלִּילָה לַעֲשוֹת אָתַּם

> עֲבֵרוֹת בְּטַעוּת, לָבְנוֹת, ָלְמַשַׁל, אוֹ לָתַקֵּן בְּסֵא. לַבֵן אַמְרוּ חַבַמִּים: קדש בשבת וּבִיוֹם טוֹב אֵין לָטַלְטֵל "מֻקְצֶה".





## Daf 4: VISIT TO THE CHICKEN COOP

# די בקור בלול התרנגולות 💽

Ariel went with his family to visit his uncles in the village for Sukkot. On the first day, after the holiday feast, Ariel hiked with his cousin Yisrael to see the chicken coop. Yisrael said to Ariel, "Do you recall when you once stayed with us on Shabbat and my father told you it was prohibited to move a chicken because it is *muktzeh*? Remember?"

Ariel answered, "Sure. Your father explained that it is forbidden to use the chickens on Shabbat because it is prohibited to perform shechitah on Shabbat. Therefore, the chickens are 'muktzeh' and prohibited to move." Yisrael said to him, "Well, today it is permissible to hold the chickens. Today is Yom Tov, and on Yom Tov it is permissible to perform shechitah to obtain food. Therefore, our chickens are not muktzeh as they are like food because it is possible to utilize them."

Ariel thought and thought and then finally said: "But even on Yom Tov it is prohibited to move a chicken kept for egg laying purposes, because you have no intention for that chicken to undergo shechitah." "That is correct," Yisrael replied, "This is indeed what is taught in Masechet Beitzah."

לחג הסכּוֹת נסע אריאל עם משׁפּחתוֹ אל דּוֹדיו בּכּפר. בַּיּוֹם הַרָאשׁוֹן שֵׁל הַחַג, אַחֲרֵי הַסְּעָדַּה, טְיֵּל אַרִיאֵל עִם בֵּן דוֹדוֹ יִשְׂרַאֵל וָהָם הַלְבוּ לָרְאוֹת אֶת לוּל הַתַּרְנָגוֹלוֹת. אַמַר ישראל לאריאל: "אתה זוכר שפעם היית אצלנו בשבת, וָאַבַּא שָׁלִּי אַמַר לָךָּ שָׁאַסוּר לְהַזִיז אֵת הַתַּרְנָגוֹלוֹת, כִּי הֶן מָקצֵה. זוֹכֵר?".

עַנַה אַרִיאֵל: "וַדַּאי. אַבִיךּ הָסְבִּיר, שֵׁבָּגַלַל שֵׁאִי אֵפְשַׁר לָהָשְׁתַּמִשׁ בַּהָן בַּשַּׂבַּת, כִּי הַרִי אַסוּר לְשָׁחֹט אוֹתַן בַּשַּׂבַּת, לַבֶּן הֶן 'מִקּצֶה' וָאַסוּר לָהַזִּיז אוֹתַן". אַמַר לוֹ יִשְׂרָאֵל: "הַיּוֹם מִתַּר לְהַחֲזִיק אֶת הַתַּרְנָגוֹלוֹת. הַיּוֹם יוֹם טוֹב, וביום טוב הרי מתר לשחט כדי לאכל, לכן התר־ נָגוֹלוֹת שֵׁלַנוּ אֵינַן מִקְצֵה, הֶן כִּמוֹ אֹכֵל, כִּי אֶפְשַׁר להשתמש בהן."

אַריאֵל חַשָּׁב וְחַשָּׁב וּלְבַסּוֹף אַמֵּר: "אַבַל גַּם בִּיוֹם טוֹב, אָסוּר לָהַזִיז תַּרְנָגֹלֶת שֶׁרוֹצִים שֶׁתַּמִשִּׁיךְ לְהַשִּׁיל בַּיצִים, בִּי אוֹתַהּ אֵין רוֹצִים לְשָׁחֹט, אַז אֵין לַהּ שִׁמּוּשׁ בִּיוֹם טוֹב". "נָבוֹן מִאֹד", עַנָה יִשִׂרָאֵל, "כַּךְ בֵּאֱמֵת לוֹמִדִים

בַּמַסֶּכֵת בַּיצַה".

# **D'VAR TORAH: PARASHAT NITZAVIM**



The phrase in the verse in Parashat Nitzavim - "Hanistarot l'Hashem Elokeynu" (the "hidden" is in God's domain) is generally invoked to explain matters for which there is no apparent explanation — as a solution to a question that has no answer. However, by departing from the p'shat (simple explanation) or literal meaning, the aforementioned phrase can be understood to mean that in contrast to human beings, who understand each other according to our actions and external behavior. God sees the invisible and knows what is hidden in the heart of every human. God does not examine and judge a person only according to what we outwardly reveal. Rather, God looks inward to our hidden heart and examines our intentions. Hence, for that reason, the Torah states that the hidden part of the heart is "to Hashem, our God".

"הנסתרות שַׂבָּפַרַשַׂתֵנוּ – הפסוק אַלקינו"- משמש בדרך כַּלַל כַּהַסְבֵּר לַדְּבַרִים שַׂאֵין לַהֶּם הֵסְבֵּר, כְּתֵרוּץ לָאוֹתַם קשִׁיוֹת שֵּאֵין עלֵיהֶן תִשוּבָה. אוּלַם, שֵלֹא עַל דֵּרֶךְ הַפְּשֵׁט, נָתָן גַּם לְהַסְבִּירוֹ וְלוֹמַר- כִּי בִּשׁוֹנֵה מִבְּנֵי אַדַם הַתּוֹפָסִים זָה אֶת זָה עַל פִּי מַעֲשֵׂיהֵם והתנהגוּתם החיצונית, הרי שהקב"ה בּוֹחן בָּלַיוֹת וַלֶב וִיוֹדֵעַ מַה עוֹבֵר בָּתוֹךְ לְבּוֹ שֵׁל בַּל יָהוּדִי. ה' אֵינֵנוּ בּוֹחֵן וְשׁוֹפֵט אוֹתוֹ רַק עַל פִּי הַצַד הַנָּגְלֶה שֻבַּנוּ כִּלַפֵּי חוּץ, אֻלַּא מַבִּיט לְתוֹךְ לָבֶנוּ הַנָּסְתֵר פְנִימָה וּבוֹחֶן אֶת כַּוַנוֹתִינוּ. לַכַן הַחֶלֵק הַנִּסְתַר שֵל הַלֶּב- "לַה' אֵלֹקִינוּ".

FOUNDER & EDITOR-IN-CHIEF: MEIR JAKOBSOHN EDUCATIONAL DIRECTOR & EDITOR: RABBI AVI RATH BOARD CHAIRMAN: HAIM FREILICMAN, C.P.A. תלמוד ישראלי

TALMUD ISRAELI—DAF YOMI FOR US 112 W. 34TH ST., 18TH FL • NY, NY 10120 SPONSORED BY:

